
 Jurnal Masjiduna : Jurnal Ilmiah Stidki ar-Rahmah                                  ISSN : 2621-0436 (cetak) 

Vol 1 (1) (2018) 17-26                                                                                       ISSN : 2621-9964 (online)  

17  

PENTINGNYA DAKWAH TRANSFORMATIF DI DALAM 

KEHIDUPAN MASYARAKAT 

(STUDI KEPUSTAKAAN TERHADAP TULISAN KHAMAMI 

ZADA TENTANG DAKWAH TRANSFORMATIF MENGANTAR 

DA’I SEBAGAI PENDAMPING MASYARAKAT) 

1Isa Saleh  2 Adityo Nugroho 
1 Program Studi Manajemen Dakwah STIDKI Ar-Rahmah Surabaya 2 Program Studi Manajemen 

Dakwah STIDKI Ar-Rahmah Surabaya 
1 email: isibnuadam@gmail.com2 email: 25adityonugrohosunnah@gmail.com 

 

Abstract 

 

Penelitian ini tentang penelitian studi kepustakaan terhadap tulisan Khamami Zada tentang 

dakwah transformatif mengantar da’i sebagai pendamping masyarakat. Dakwah transformatif 

ini sangat dibutuhkan da’i untuk berdakwah di masyarakat yang sangat awam dan masih 

terikat dengan tradisi. Karena dakwah transformatif ini da’i dituntut terjun langsung ke 

masyarakat dan berbaur dengan mereka kemudian mengadakan perubahan masyarakat dari 

bawah dengan meletakkan dasar-dasar acuan ke arah masyarakat islami yang berlandaskan 

syariat Islam. Dengan menggunakan metode refleksi dan aksi. 

Peneliti dalam hal ini dalam metode pengumpulan data menggunakan kajian dokumen. 

Dokumen merupakan teknik pengumpulan data dengan cara memperoleh informasi dari 

bermacam-macam sumber tertulis atau dokumen yang ada pada responden atau tempat, 

dimana responden bertempat tinggal atau melakukan kegiatan sehari-harinya. Dokumen 

merupakan catatan peristiwa yang sudah berlalu. Dan hasil penelitian ini bahwa metode 

refleksi dan aksi ini sesuai dengan metode partisipasi dan fenomenologi yang dimana metode 

refleksi ini mempunyai kesamaan dengan metode fenomenologi yang sama-sama mencari 

fenomena apa yang terjadi di dalam masyarakat setelah diberikan dakwah oleh seorang da’i. 

Dan metode aksi ini sama dengan partisipasi yang di mana da’i dari masyarakat bawah 

berusaha menggerakkan masyarakat untuk menuju kehidupan Islami sesuai dengan syariat 

Islam untuk mewujudkan masyarakat Madani. 

Kata kunci: dakwah, transformatif, pendamping 

 

Pendahuluan  

Secara teoritis Islam juga disebut sebagai agama yang ajaran-ajarannya diwahyukan tuhan kepada 

manusia melalui Muhammad sebagai rasul. Islam pada hakikatnya membawa ajaran yang bukan hanya 

mengenai berbagai segi dari kehidupan manusia. Sumber ajaran yang mengambil berbagai segi dari 

kehidupan manusia. Sumber ajaran yang mengambil berbagi aspek ialah Al-Qur’an dan hadits. Sumber-

sumber ajaran Islam yang merupakan bagian pilar penting kajian Islam dimunculkan agar dikursuskan 

dan paradigma keislaman tidak keluar dari sumber asli, yaitu Al-Qur`an dan al-Hadits. Kedua sumber ini 

sebagai pijakan dan pegangan dalam mengakses wacana pemikiran dan membumikan praktik 

mailto:isibnuadam@gmail.com
mailto:25adityonugrohosunnah@gmail.com


 Jurnal Masjiduna : Jurnal Ilmiah Stidki ar-Rahmah                                  ISSN : 2621-0436 (cetak) 

Vol 1 (1) (2018) 17-26                                                                                       ISSN : 2621-9964 (online)  

18  

penghambaan kepada Tuhan, baik yang bersifat teologis maupun humanistis.1 

Islam adalah salah satu agama besar di bumi ini yang telah, sedang dan akan terus 

mencoba bergumul dengan permasalahan-permasalahan kemanusiaan kontemporer. Sebagai 

wahyu yang diturunkan oleh Allah kepada rasul-rasul-Nya untuk disampaikan kepada  

segenap ummat manusia, sepanjang masa dan setiap persada, Islam adalah satu. Namun ketika 

Islam telah membumi maka Pemahaman dan ekspresi umat Islam menjadi amat beragam.2 

Dengan membuminya Islam kepada umat manusia. Maka dari pemikiran Islam itu juga 

telah memberikan sifat-sifat terpuji kepada pemeluknya seperti jujur dalam bertutur, 

menyambung silaturrahim dan berbuat baik kepada tetangga.3Islam sendiri juga tidak 

memisahkan (dalam peribadatan) hubungan sesama manusia dan hubungan antara manusia 

dengan Allah. Tidak dapat kita pungkiri bahwa al-Qur`an dan as-Sunnah memberikan rincian 

secara detail mengenai hubungan manusia dengan lingkungan masyarakatnya dan 

menjelaskan hukum-hukumnya yang wajib untuk diamalkan, lebih jauh keduanya 

memberikan petunjuk kepada manusia jalan kebahagiaan dunia dan akhirat.4 

Islam sendiri tidak memisahkan antara urusan duniawi dengan agama, namun Islam 

mengatur urusan duniawi agar sesuai dengan syariat Allah Ta Ala dan Rasul-Nya, sehingga 

tercipta kebahagiaan kehidupan di dunia dan di akhirat. Dan paham yang memisahkan antara 

agama dengan urusan duniawi ini adalah paham sekulerisme dari barat, sedangkan peletak 

dasar paham sekulerisme ini adalah Charles Darwin di dalam bukunya The Origin of 

Species(asal mula jenis-jenis makhluk), ia mencoba menerangkan gejala-gejala biologis atas 
 

1Tim Penyusun Studi Islam IAIN Sunan Ampel Surabaya, Pengantar Studi Islam (Surabaya: IAIN Ampel 

Press, 2006), 1-2. 
2Mohamad ‘Ali, Islam Muda(Yogyakarta: ApeironPhilotes, 2006), 9-10. 
3 Muhammad Husain Abdullah, StudiDasar-DasarPemikiranIslam, (Bogor: PustakaThariqulIzzah, 2002), 17. 
4 Hasan ash-Sharqawi, Manhaj Ilmiah Islam(Jakarta: GemaInsani Press, 1994), 186. 

dasar sebab akibat yang bersifat mekanis. Ia berusaha membuktikan bahwa terjadinya 

makhluk-makhluk ini adalah sebagai akibat dari proses alamiah semata-mata sehingga tidak 

memerlukan adanya pencipta. Dengan demikian, ia berusaha mengesampingkan ide 

ketuhanan dari pikiran orang-orang pada zamannya.5 

Islam ini merupakan agama pembebasan, seperti kita lihat di dalam bentuk nyatanya 

bahwa Islam ini membawa kita dari kegelapan kehidupan jahiliyah menuju terangnya cahaya 

kehidupan, menghargai hak-hak manusia, dan ajarannya sangat sempurna meliputi berbagai 

aspek kehidupan yang tujuannya mencari kebahagiaan dunia dan akhirat, yang bersumberkan 

berdasarkan al-Qur`an dan al-Hadits yang dicontohkan dalam kehidupan sehari-hari oleh 

baginda Nabi Muhammad yang mulia. 

Islam sebagai agama yang menyebar ke seluruh penjuru dunia tampil secara kreatif 

berdialog dengan masyarakat setempat (lokal), berada dalam posisi yang menerima 

kebudayaan lokal, sekaligus memodifikasinya menjadi budaya baru yang dapat diterima oleh 

masyarakat setempat dan masih berada di dalam jalur Islam. Karena itu, islam telah 

mengubah kehidupan sosio-budaya dan tradisi keruhanian masyarakat indonesia. Kedatangan 



 Jurnal Masjiduna : Jurnal Ilmiah Stidki ar-Rahmah                                  ISSN : 2621-0436 (cetak) 

Vol 1 (1) (2018) 17-26                                                                                       ISSN : 2621-9964 (online)  

19  

Islam merupakan pencerahan bagi kawasan asia tenggara, khususnya indonesia, karena Islam 

sangat mendukung intelektualisme yang tidak terlihat pada masa hindu-budha. 

Islammasuk ke Indonesia melalui jalan dakwah yang panjang yang dilakukan oleh para 

da’i dari beberapa negara, seperti bangsa arab dan gujarat. Dakwah Islam yang dilakukan para 

da’i di masa awal-awal Islam masuk ke indonesia berhasil menaklukkan hati masyarakatyang 

waktu itu menganut agama kepercayaan, hindu dan budha. Keberhasilan para da’i di abad ke 

16 dan 17 itu lebih banyak disebabkan oleh cara dakwah mereka yang menunjukkan 

hubungan yang dialogis, akomodatif, dan adaptif terhadap masyarakat setempat. Inilah yang 

kemudian menyebabkan islam mudah diterima oleh masyarakat indonesia. 

Para da’i ketika itu memainkan peran penting sebagai penyebar agama hingga pengayom 

masyarakat. Sehingga hubungan antara da’i dengan masyarakatnya sangat dekat, tanpa sekat 

yang menjauhkan antara keduanya. Hal inilah yang ditunjukkan oleh gerakan dakwah yang 

dilakukan walisongo dengan memasukkan unsur-unsur Islam ke dalam budaya lokal untuk 

menarik sempati dari masyarakat. Walisongo menyebarkan Islam di Indonesia tidak dengan 

menggunakan pendekatan halal-haram, melainkan memberikan spirit dalam setiap upacara 
 

5Abdurrahman, Recik-Recik Dakwah (Bandung: Sinar Baru Algesindo, 2010), 4-5 

adat yang dilakukan masyarakat. Sehingga Islam kemudian bercampur dengan kebiasaan- 

kebiasaan dan adat istiadat masyarakat secara substansial. Tak pelak lagi, kondisi inilah yang 

kemudian memudahkan penyebaran Islam ke segala dimensi kehidupan masyarakat. 

Dalam sejarah, memang da’i pada awalnya menjadi cultural broker atau makelar budaya 

(Clifford Geertz). Bahkan berdasarkan penelitiannya di Garut, Hiroko Horikoshi. Memberi 

penegasan bahwa peran kyai sekaligus sebagai da’i tidak sekedar sebagai makelar budaya, 

tetapi sebagai kekuatan perantara (intermediary forces), sekaligus sebagai agen yang mampu 

menyeleksi dan mengarahkan nilai-nilai budaya yang akan memberdayakan masyarakat. 

Fungsi mediator ini dapat juga diperankan untuk membentengi titik-titik rawan dalam jalinan 

yang menghubungkan sistem lokal dengan keseluruhan sistem yang lebih luas, dan sering 

bertindak sebagai penyangga atau penengah antara kelompok-kelompok yang saling 

bertentangan, menjaga terpeliharanya daya pendorong dinamika masyarakat yang diperlukan. 

Berdasarkan fungsi ini, para da’i memiliki basis yang kuat untuk memerankan sebagai 

mediasi bagi perubahan sosial melalui aktivitas pemberdayaan (umat), seperti advokasi 

terhadap pelanggaran hak-hak rakyat oleh negara. Contoh yang paling konkret adalah ketika 

KH. Basith mengadvokasi petani tembakau di Guluk-Guluk, Madura. KH. Basith sebagai kyai 

mampu memainkan peran ganda; sebagai ahli agama sekaligus sebagai pendamping 

masyarakat yang sedang mengalami problem sosial. Ini adalah bentuk dari peran da’i sebagai 

agen perubahan sosial. 

 

 
Peneliti menggunakan pendekatan penelitian perpustakaan dengan melakukan kajian 

terhadap literatur, jurnal dan sumber-sumber lainnya yang ada di perpustakaan. Namun 



 Jurnal Masjiduna : Jurnal Ilmiah Stidki ar-Rahmah                                  ISSN : 2621-0436 (cetak) 

Vol 1 (1) (2018) 17-26                                                                                       ISSN : 2621-9964 (online)  

20  

dengan semakin canggihnya teknologi informasi, maka penelitian jenis ini saat ini tidak harus 

dilakukan di perpustakaan secara fisik, tetapi juga dapat dilakukan dari lokasi mana saja 

dengan memanfaatkan internet sebagai media untuk mencari informasi di perpustakaan- 

perpustakaan di seluruh dunia yang membuat data mereka dapat diakses secara langsung oleh 

pengguna secara gratis dan kapansaja.6 

Peneliti dalam metode pengumpulan data menggunakan kajian dokumen. Dokumen 

merupakan teknik pengumpulan data dengan cara memperoleh informasi dari bermacam- 

macam sumber tertulis atau dokumen yang ada pada responden atau tempat, dimana 

responden bertempattinggal atau melakukan kegiatan sehari-harinya. Dokumen merupakan 

catatan peristiwa yang sudah berlalu. Sehingga dapat disimpulkan teknik ini adalah teknik 

pengumpulan data dengan menggunakan berbagi buku. Dokumen dan tulisan yang relevan 

untuk menyusun konsep penelitian serta mengungkap obyek penelitian. Studi dokumen 

dilakukan dengan banyak melakukan telaah dan pengutipan berbagai teori yang relevan untuk 

menyusun konsep penelitian. Teknik ini juga dilakukan untuk menggali berbagai informasi 

dan data faktual yang terkait atau mempresentasikan masalah-masalah yang dijadikan obyek 

penelitian. Dokumen diperlukan untuk mendukung kelengkapan data yang lain. Dokumen 

bisa berbentuk tulisan, gambar, atau karya-karya monumental dari seseorang.7 

Sedangkan teknik analisis datanya peneliti menggunakan analisis wacana, analisis wacana 

merupakan salah satu cara mempelajari makna pesan sebagai alternatif lain akibat 

keterbatasan dari analisis isi. Pertama, analisis isi konvensional apad umumnya hanya dapat 

digunakan untuk membedah muatan teks komunikasi yang bersifat nyata (manifest), 

sedangkan analisis wacana justru berpretensi memfokuskan pada pesan yang tersembunyi 

(laten). Yang menjadi titik perhatian bukan pesan message tetapi juga makna. Pretensi dari 

analisis wacana adalah muatan, nuansa, dan konstruksi makna yang laten dalam teks 

komunikasi.8 

Basis Konseptual Dakwah Transformatif 

 

Islam sejak awal sesungguhnya menjadi bagian dari upaya perubahan sosial, ketika terjadi 

praktik penindasan, kesewenangan-wenangan, kezaliman, dan segala perilaku sosial yang 

tidak adil. Secara konseptual, ajaran Islam justru ingin menghilangkan praktik penindasan dan 

ketidakadilan yang terjadi di masyarakat. Namun, ajaran Islam sekarang ini kehilangan makna 

substansialnya dalam menjawab problem-problem kemanusiaan. Yakni, ketika agama tidak 

lagi berfungsi sebagai pedoman hidup yang mampu melahirkan sikap kritis dan objektif di 

dalam segal aspek kehidupan umat manusia. Atau dengan kata lain, keberagaman masyarakat 

pada umumnya belum bersifat transformatif; agama hanya dinilai sebagai suatu yang 

transendental atau diluar realitas sosial. Dari gambaran tersebut jangan heran bila acap kali 

kita temui sketsa atau potret agama yang kontradiktif, timpang, paradoks antara tingkat 

kesalehan individu dengan kesalehan sosial. Sekedar contoh, banyak umat Islam yang 

7Danu Eko Agustinova, Memahami Metode Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: Calpulis, 2015), 39. 
8Burhan Bungin, Analisis Data Penelitian Kualitatif (Jakarta: Rajawali Pers, 2012), 163. 

melakukan ibadah haji berkali-kali, sedangkan tetangganya tidak bisa menyekolahkan 



 Jurnal Masjiduna : Jurnal Ilmiah Stidki ar-Rahmah                                  ISSN : 2621-0436 (cetak) 

Vol 1 (1) (2018) 17-26                                                                                       ISSN : 2621-9964 (online)  

21  

anaknya. Bahkan, ada pejabat yang berhaji puluhan kali dengan menggunakan uang hasil 

korupsi rakyat. 

Padahal, sejak awal Islam hadir di muka bumi ini memiliki visi transformatif. Dengan kata 

lain, bukan sekedar perubahan akidah dari jahiliyah ke Islam, tetapi juga melakukan 

perubahan sosial dari masyarakat yang tidak adil, zalim, dan sewenang-wenang berubah 

menjadi masyarakat yang adil, damai, dan menghargai perbedaan kelas sosial. Karena itulah 

dakwah Islam yang dilakukan pertama kali memiliki visi yang jelas tentang landasan 

transformatif. Yakni, sikap teologis yang mengharuskan setiap kaum beragama untuk 

membawa dan membumikan ide-ide agama dalam pergulatan hidup secara kolektif untuk 

menegakkan tatanan sosial yang adil. Ini artinya Islam transformatif menyangkut upaya 

penafsiran terhadap wahyu yang memihak orang-orang tersingkir, tertindas dari mobilitas 

sosial, atau bahkan tersubordinasi akibat developmentalisme, kapitalisme, serta pasar bebas 

yang lain menggurita. 

Dalam visi transformatif, ada kepedulian terhadap nasib sesama yang akan melahirkan aksi 

solidaritas yang bertujuan mempertalikan mitra insani atas dasar kesadaran iman bahwa 

sejarah suatu kaum hanya akan diubah oleh Tuhan jika ada kehendak dan upaya dari semua 

anggota kaum itu sendiri. Transformasi merupakan jalan yang paling manusiawi untuk 

mengubah sejarah kehidupan umat manusia. Sebab, dalam proses ini yang berlaku adalah 

pendampingan dan bukan pengarahan apalagi pemaksaan. Transformasi pada dasarnya juga 

adalah gerakan kultural yang didasarkan pada liberalisasi, humanisasi, dan transendensi yang 

bersifat profetik. Yakni pengubahan sejarah kehidupan masyarakat oleh masyarakat sendiri ke 

arah yang lebih partisipatif, terbuka dan emansipatoris.9 

Visi transformatif ini bekerja berdasarkan dua prinsip. Pertama, prinsip nahyu anil 

mungkar (mencegah kemungkaran). Prinsip ini menegaskan bahwa agama sangat membenci 

semua bentuk rekayasa sosial yang dapat mengikis dan menelanjangi harkat dan martabat 

manusia yang mengarah kepada terjadinya dehumanisasi.Jadi prinsip ini sekaligus penegasan 

bahwa kefakiran beserta segala jenis fragmentasi sosialnya merupakan kekufuran yang harus 

diangkat derajatnya yang lebih tinggi. 

 

 

 

9Moeslim Abdurrahman, Islam Transformatif (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1997), 40-41. 

Kedua, prinsip amar bil ma’ruf (memerintah kepada kebajikan). Prinsip ini berawal dari 

sebuah keyakinan bahwa setiap manusia dilahirkan dalam lokus sosial yang sederajat dan 

terhormat. Meskipun demikian bila ternyata manusia dilahirkan dalam kondisi kepayahan 

yang memprihatinkan, semua itu harus diubah. Nilai-nilai universal kemanusiaan (juga 

agama), semisal keadilan sosial, kemakmuran dan kebebasan, mesti diwujudkan secara nyata 

melalui redistribusi sosial sebagai bagian yang tak bisa dipisahkan dari komitmen suci 

keimanan dan tauhid. Artinya, terciptanya tatanan masyarakat yang berkeadilan sosial 

merupakan suatu kemutlakan, kemestian dari sebuah keberagaman yang benar. 

Dalam basis konseptual ini, peran da’i adalah sebagai agamawan organik; lebih 



 Jurnal Masjiduna : Jurnal Ilmiah Stidki ar-Rahmah                                  ISSN : 2621-0436 (cetak) 

Vol 1 (1) (2018) 17-26                                                                                       ISSN : 2621-9964 (online)  

22  

menganjurkan peran dan fungsi kaum beragama yang tidak terlena dalam kesalehan pribadi, 

melainkan sebagai artikulator yang pandai menangkap pesan-pesan agama serta memiliki 

kesadaran kolektif yang tinggi terhadap perubahan sosial. Keberadaannya tidak hanya 

mengurusi masalah spiritualitas, tetapi mampu melakukan perubahan nyata di masyarakat. 

Semuanya ini adalah tantangan bagi para da’i untuk membebaskan dirinya dari belenggu 

primodialnya sebagai elite agama yang selama ini berada di menara gading, hanya 

berceramah dan menasehati umat tanpa pernah melakukan upaya konkret terhadap kerja-kerja 

sosial. Karena itulah, orientasi dakwah islam sudah saatnya di ubah, tidak lagi menampilkan 

warna simboliknya, melainkan menampilkan makna hakikinya, yakni keberagaman 

substansial yang ikut menyelesaikan problem-problem sosial di masyarakat. Makna 

substansial dalam beragama ditunjukkan dengan membawa ajaran agama ke dalam pesan- 

pesan universal, seperti melawan kezaliman dan penindasan, menegakkan keadilan dan 

memberikan keselamatan dan kedamaian. 

Metode dakwah transformatif 

 

Dakwah transformatif dilakukan dalam dua metode, yaitu metode refleksi dan aksi. Daur 

refleksi dan aksi ini meniscayakan bahwa dakwah transformatif bukan sekadar berada dalam 

arena verbal, melainkan juga dalam arena aksi. Selama ini memang yang menjadi basis 

gerakan dakwah adalah dakwah verbal dalam bentuk pengajian, majlis ta’lim, dan ceramah- 

dialog (radio dan televisi). Para da’i belum banyak menyentuh persoalan-persoalan riil yang 

menjadi problem masyarakat untuk selanjutnya melakukan agenda-agenda aksi konkret. 

Karena itulah, daur refleksi-aksi merupakan basis metodologis yang menjadi tonggak gerakan 

dakwah transformatif. 

Metode refleksi merupakan arena pengkayaan ide-ide, gagasan, dan pemikiran tentang 

keagamaan transformatif sebagai kerangka dalam melakukan kerja-kerja transformatif. Setiap 

problem yang muncul di masyarakat direfleksikan sebagai basis konseptual. Pengendapan 

terhadap suatu problem problem sosial yang terjadi di masyarakat sangat diperlukan agar 

kerja-kerja sosial para da’i tidak kehilangan arahnya sehingga mampu mencari akar masalah 

yang sesungguhnya. Misalnya ketika terjadi konflik antar agama di suatu masyarakat, maka 

yang dilakukan da’i transformatif adalah melakukan refleksi untuk mencari akar masalah. 

Bukankah konflik antaragama yang selalu terjadi di masyarakar tidak hanya dilatarbelakangi 

oleh persoalan agama. Maka pertanyaan refleksinya adalah apakah yang menjadi akar 

masalah terjadinya konflik? Adakah faktor lain yang paling menentukan terjadinya konflik? 

Siapa saja yang terlibat? Kenapa mereka terlibat konflik? Adakah faktor pemicu konflik? 

Metode aksi merupakan arena eksperimentasi untuk melakukan perubahan di masyarakat 

secara konkret. Dalam metode ini, para da’i mendampingi dan mengorganisir masyarakat 

untuk menyelesaikan problem-problem sosial, terutama mengorganisir kaum marjinal yang 

selama ini tertindas oleh kebijakan negara. Aksi para da’i bersama-sama masyarakat 

merupakan agenda penting dari dakwah transformatif. Sehingga para da’i tidak lagi bekerja 

pada wilayah verbal kepada masyarakat, melainkan memberikan suri tauladan tentang 

bagaimana mengentaskan kemiskinan, mengangkat derajat kaum pinggiran, menyuarakan 



 Jurnal Masjiduna : Jurnal Ilmiah Stidki ar-Rahmah                                  ISSN : 2621-0436 (cetak) 

Vol 1 (1) (2018) 17-26                                                                                       ISSN : 2621-9964 (online)  

23  

suara hati nurani rakyat, mengadvokasi penindasan yang dialami masyarakat, dan 

mengorganisir kepentingan masyarakat.10 

Menurut teori refleksi ini para da’i tentunya harus mengetahui secara persis dan menggali 

kebutuhan masyarakat serta menggali potensi yang bermanfaat untuk memenuhi kebutuhan 

kelompok dalam jangka pendek maupun jangka panjang. Penting untuk diperhatikan, bila 

dakwah berorientasi pada pemenuhan kebutuhan masyarakat, maka perlu pendekatan yang 

partisipatif. Dengan pendekatan ini, kebutuhan digali oleh da’i bersama-sama masyarakat. 

Pemecahan masalah direncanakan akan dilaksanakan bersama da’i dan masyarakat. Bahkan, 

kegiatan pun dinilai bersama untuk memperbaiki aktivitas selanjutnya. Pendekatan semacam 

ini, perlu sistem monitoring dalam pelaporan. Dengan demikian, dakwah tidak dilakukan 

secara top down, yang kadang-kadang sampai di bawah tidak menyelesaikan masalah. 

Perencanaan model top downseringkali mengabaikan pemetaan masalah, potensi, dan 

hambatan spesifik berdasarkan wilayah atau kelompok. 

10Abdullah Cholis Hafidz dkk, Dakwah Transformatif (Jakarta: PP Lakpesdam NU, 2006), 11. 

Dan teori refleksi ini hampir sama dengan teori fenonenologi, teori fenomenologi sendiri 

adalah teori yang mempelajari fenomena atau gejala yang dilandasi oleh teori Max Weber 

(1864-1920). Teori ini menekankan pada metode penghayatan atau pemahaman interpretatif. 

Jika seseorang menunjukkan perilaku tertentu dalam masyarakat, maka perilaku tersebut 

merupakan realisasi dari pandangan-pandangan atau pemikiran yang ada dalam kepala orang 

tersebut. Kenyataan merupakan ekspresi dari dalam pikiran seseorang oleh karena itu, realitas 

tersebut bersifat subyektif dan interpretatif.11 Jadi menurut teori refleksi atau fenomenologi ini 

seorang da’i harus terjun ke bawah dan berinteraksi langsung dengan masyarakat terutama di 

masyarakat awam untuk mengetahui apa yang terjadi sebenarnya di dalam masyarakat yang 

telah didakwahi, apakah terjadi konflik atau tidak, dan kalau ada penyebabnya kenapa dan 

bagaimana mencari solusinya untuk menyelesaikan konflik di dalam masyarakat. Dan 

bagaimana dakwah ini menjadi menyejukkan dan membawa pencerahan di dalam masyarakat 

tanpa adanya paksaan dan kekerasan. Dakwah disampaikan dengan lemah lembut. Dan diatas 

ilmu dan hikmah. Sehingga dakwah yang telah tersampaikan di dalam masyarakat ini dapat 

mudah di terima dengan baik. Dan materi dakwah bisa diaplikasikan dalam kehidupan sehari- 

hari. 

Teori reflesi ini juga dikombinasikan dengan teori partisipatif agar lebih maksimal 

hasilnya. Teori partisipatif merupakan salah bentuk cara mencari data utama atau informasi 

dalam metode penelitian kualitatif. Cara melakukan pengumpulan data ialah melalui 

keterlibatan langsung dengan obyek yang diteliti. Jika obyek tersebut merupakan masyarakat 

atau kelompok individu, maka peneliti harus berbaur dengan yang diteliti (immersion) 

sehingga peneliti dapat mendengar, melihat dan merasakan pengalaman-pengalaman yang 

dialami oleh obyek yang sedang diteliti. Karena teknik ini menghendaki pengenalan secara 

mendalam, maka waktu yang dibutuhkan untuk mendapatkan data atau informasi menjadi 

lama. Semakin lama peneliti berbaur dengan yang diteliti, maka peneliti akan dapat 

mempelajari pola dan perilaku hidup obyek yang diteliti.12Ketika da’i menggabungkan teori 

refleksi dan teori fenomenologi serta teori partisipasi maka seorang da’i bisa dengan 



 Jurnal Masjiduna : Jurnal Ilmiah Stidki ar-Rahmah                                  ISSN : 2621-0436 (cetak) 

Vol 1 (1) (2018) 17-26                                                                                       ISSN : 2621-9964 (online)  

24  

sempurna mendapatkan gambaran yang utuh bentuk kebiasaan masyarakat, tingkat 

pemahaman masyarakat, materi dakwah apa yang dibutuhkan? Dan konflik apa yang sedang 

terjadi di dalamnya sehingga seorang da’i bisa menyusun kerangka dakwah yang berisi 

 
 

11Jonathan Sarwono, Metode Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif, Op. Cit., 196 
12Jonathan Sarwono, Metode Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif Op Cit., 223-224. 

perencanaandakwah, materi dakwah dan metode serta media dakwah yang cocok digunakan 

di dalam masyarakat tersebut. Sehingga dakwah bisa lebih efektif dan efisien dan hasilnya 

lebih bisa dapat diterima oleh mad’unya. 

Menurut teori aksi para da’i dalam berdakwah tidak hanya sekedar memberikan pengajian 

di atas mimbar dengan berbagai bumbu penyedapnya di hadapan masyarakat luas, yang 

menyambutnya dengan tepukan tangan menggema di tengah-tengah lapangan. Melainkan 

lebih dari itu ia menuntut tumbuhnya kesadaran bagi masyarakat melakukan perubahan positif 

dari pengalaman dan wawasan agamanya. Pengembangan dakwah merupakan proses interaksi 

dari serangkaian kegiatan terencana yang mengarah pada peningkatan kualitas keberagaman. 

Kualitas ini meliputi pemahaman ajaran Islam secara utuh dan tuntas, wawasan keberagaman, 

penghayatan dan pengamalannya. Sebagai proses, maka tuntutan dasarnya adalah perubahan 

sikap dan perilaku yang akan diorientasikan pada sumber-sumber nilai keislaman. Di sini 

kebutuhan dasarnya adalah proyeksi dan kontekstualisasi ajaran Islam dalam proses 

transformasi sosial. Ini memerlukan kejelian dan kepekaan sosial bagi setiap da’i agar mampu 

melakukan pendekatan kebutuhan. Karena itulah, efektifitas dakwah mempunyai dua strategi 

yang saling mempengaruhi keberhasilannya. Pertama, peningkatan kualitas keberagaman 

dengan berbagai cakupannya, dan kedua mendorong perubahan sosial.13 

Teori aksi yang dilakukan para dai ini bisa dianalisi dengan konsep dasar pengembangan 

masyarakat yang dicetuskan oleh David C. Korten. Yang mempunyai 5 konsep dasar yakni 

sebagai berikut 

1. Pada intinya upaya-upaya pengembangan masyarakat dapat dilihat sebagai peletakan 

sebuah tatana sosial di mana manusia secara adil dan terbuka dapat melakukan usahanya 

sebagai perwujudan atas kemampuan dan potensi yang dimilikinya sehingga kebutuhannya 

dapat terpenuhi. 

2. Pengembangan masyarakat tidak dilihat sebagai suatu proses pemberian dari pihak yang 

memiliki sesuatu kepada pihak yang tidak memiliki. 

3. Pengembangan masyarakat mesti dilihat sebagai sebuah proses pembelajaran kepada 

masyarakat agar mereka dapat secara mandiri melakukan upaya-upaya perbaikan kualitas 

kehidupannya. 

 

 

 

13Abdullah Cholis Hafidz dkk, Dakwah Transformatif , Op Cit., 11-12. 

4. Pengembangan masyarakat, oleh karena itu, tidak mungkin dilaksanakan tanpa keterlibatan 

secara penuh oleh masyarakat itu sendiri. Partisipasi bukan sekedar diartikan sebagai 



 Jurnal Masjiduna : Jurnal Ilmiah Stidki ar-Rahmah                                  ISSN : 2621-0436 (cetak) 

Vol 1 (1) (2018) 17-26                                                                                       ISSN : 2621-9964 (online)  

25  

kehadiran mereka untuk mengikuti suatu kegiatan, melainkan dipahami sebagai kontribusi 

mereka dalam setiap tahapan yang mesti dilalui oleh suatu program kerja pengembangan 

masyarakat, terutama dalam tahapan perumusan kebutuhan yang mesti dipenuhi. 

Asumsinya, masyarakatlah yang paling tahu kebutuhan dan permasalahan yang mereka 

hadapi. 

5. Pengembangan masyarakat selalu ditengarai dengan adanya pemberdayaan masyarakat 

(people empowerment). Tidak mungkin rasanya tuntutan akan keterlibatan masyarakat 

dalam suatu program pembangunan tatkala masyarakat itu sendiri tidak memiliki daya 

ataupun bekal yang cukup.14 

Menurut 5 konsep dasar ini maka teori aksi yang dilakukan dai ini sesuai dengan point 

yang ke 1 dimana da’i meletakkan tatanan keislaman di dalam kehidupan masyarakat 

sehingga masyarakat dalam perubahannya mengacu pada tatanan syariat islam tersebut. 

Sehingga diharapkan masyarakat bisa menjadi masyarakat yang madani, kemudian pada poin 

yang ke 3 seorang da’i menumbuh kembangkan jiwa kemandirian kepada masyarakat untuk 

menjadi masyarakat yang mandiri dalam merubah kehidupannya dari segi ekonomi dengan 

mencari penghasilan yang halal menurut syariat Islam. Dan tumbuh secara mandiri untuk 

merubah kehidupan sosialnya ke arah yang lebih baik yang berlandaskan dengan Al-Qur`an 

dan sunnah di semua segi kehidupannya. Mulai dari yang terkecil sampai yang terbesar. 

Kesimpulan 

 

Seorang da’i dalam berdakwah sebaiknya menggunakan teori refleksi dan aksi, teori refleksi 

ini seorang da’i harus mengetahui penyebab konflik apa yang terjadi di dalam masyarakat 

apakah karena materi dakwah yang diterima atau karena hal yang lain ini seorang da’i harus 

terjun langsung ke dalam masyarakat dan berbaur dengan mereka untuk mencari penyebab 

akar masalah konflik dan mencari solusi syariat dalam perbaikannya. Setelah mencari solusi 

syariat dalam permasalahannya maka seorang da’i juga harus mengarahkan masyarakatnya ke 

arah syariat islami dengan menggunakan teori aksi. Dan teori refleksi dan aksi ini sesuai 

dengan konsep dasar pengembangan masyarakat yang dicetuskan oleh David C. Korten. 

dimana da’i meletakkan tatanan keislaman di dalam kehidupan masyarakat sehingga 

 

14Moh Ali Aziz, dan Rr Suhartini, Dakwah Pemberdayaan Masyarakat (yogyakarta: LKIS, 2009), 5-7. 

masyarakat dalam perubahannya mengacu pada tatanan syariat islam tersebut. Sehingga 

diharapkan masyarakat bisa menjadi masyarakat yang madani, dan seorang da’i menumbuh 

kembangkan jiwa kemandirian kepada masyarakat untuk menjadi masyarakat yang mandiri 

dalam merubah kehidupannya dari segi ekonomi dengan mencari penghasilan yang halal 

menurut syariat Islam. Sehingga perlahan-lahan menjadi masyarakat yang tumbuh di dalam 

naungan Al-Qur`an dan As-Sunnah. 

Referensi 

 

‘Ali,MohamadIslamMuda Yogyakarta: ApeironPhilotes, 2006 



 Jurnal Masjiduna : Jurnal Ilmiah Stidki ar-Rahmah                                  ISSN : 2621-0436 (cetak) 

Vol 1 (1) (2018) 17-26                                                                                       ISSN : 2621-9964 (online)  

26  

Abdullah,Muhammad Husain StudiDasar-DasarPemikiranIslam, Bogor: 

PustakaThariqulIzzah, 2002 

Abdurrahman, Recik-Recik Dakwah Bandung: Sinar Baru Algesindo, 2010 

Abdurrahman,Moeslim Islam Transformatif Jakarta: Pustaka Firdaus, 

1997 Agustinova,Danu Eko Memahami Metode Penelitian Kualitatif 

Yogyakarta: Calpulis, 2015 Ash-Sharqawi, Hasan Manhaj Ilmiah Islam 

Jakarta: Gema Insani Press, 1994 

Bungin Burhan, Analisis Data Penelitian Kualitatif Jakarta: Rajawali 

Pers, 2012 Hafidz Abdullah Cholis dkk, Dakwah Transformatif 

Jakarta: PP Lakpesdam NU, 2006 

Moh Ali Aziz, dan Rr Suhartini, Dakwah Pemberdayaan Masyarakat yogyakarta: 

LKIS, 2009 Sarwono, Jonathan. Metode Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif 

Yogyakarta: Graha Ilmu, 2006 

Tim Penyusun Studi Islam IAIN Sunan Ampel Surabaya, Pengantar Studi Islam Surabaya: 

IAIN Ampel Press, 2006 

Zada,Khamami. Dakwah Transformatif Jakarta: Lakpesdam NU, 2006 


