Jurnal Masjiduna : Jurnal llmiah Stidki ar-Rahmah ISSN : 2621-0436 (cetak)
Vol 1 (1) (2018) 17-26 ISSN : 2621-9964 (online)

PENTINGNYA DAKWAH TRANSFORMATIF DI DALAM
KEHIDUPAN MASYARAKAT

(STUDI KEPUSTAKAAN TERHADAP TULISAN KHAMAMI
ZADA TENTANG DAKWAH TRANSFORMATIF MENGANTAR
DA’I SEBAGAI PENDAMPING MASYARAKAT)

!Isa Saleh 2 Adityo Nugroho
! Program Studi Manajemen Dakwah STIDKI Ar-Rahmah Surabaya  Program Studi Manajemen
Dakwah STIDKI Ar-Rahmah Surabaya
! email: isibnuadam@gmail.com? email: 25adityonugrohosunnah@gmail.com

Abstract

Penelitian ini tentang penelitian studi kepustakaan terhadap tulisan Khamami Zada tentang
dakwah transformatif mengantar da’i sebagai pendamping masyarakat. Dakwah transformatif
ini sangat dibutuhkan da’i untuk berdakwah di masyarakat yang sangat awam dan masih
terikat dengan tradisi. Karena dakwah transformatif ini da’i dituntut terjun langsung ke
masyarakat dan berbaur dengan mereka kemudian mengadakan perubahan masyarakat dari
bawah dengan meletakkan dasar-dasar acuan ke arah masyarakat islami yang berlandaskan
syariat Islam. Dengan menggunakan metode refleksi dan aksi.

Peneliti dalam hal ini dalam metode pengumpulan data menggunakan kajian dokumen.
Dokumen merupakan teknik pengumpulan data dengan cara memperoleh informasi dari
bermacam-macam sumber tertulis atau dokumen yang ada pada responden atau tempat,
dimana responden bertempat tinggal atau melakukan kegiatan sehari-harinya. Dokumen
merupakan catatan peristiwa yang sudah berlalu. Dan hasil penelitian ini bahwa metode
refleksi dan aksi ini sesuai dengan metode partisipasi dan fenomenologi yang dimana metode
refleksi ini mempunyai kesamaan dengan metode fenomenologi yang sama-sama mencari
fenomena apa yang terjadi di dalam masyarakat setelah diberikan dakwah oleh seorang da’i.
Dan metode aksi ini sama dengan partisipasi yang di mana da’i dari masyarakat bawah
berusaha menggerakkan masyarakat untuk menuju kehidupan Islami sesuai dengan syariat
Islam untuk mewujudkan masyarakat Madani.

Kata kunci: dakwah, transformatif, pendamping

Pendahuluan

Secara teoritis Islam juga disebut sebagai agama yang ajaran-ajarannya diwahyukan tuhan kepada
manusia melalui Muhammad sebagai rasul. Islam pada hakikatnya membawa ajaran yang bukan hanya
mengenai berbagai segi dari kehidupan manusia. Sumber ajaran yang mengambil berbagai segi dari
kehidupan manusia. Sumber ajaran yang mengambil berbagi aspek ialah Al-Qur’an dan hadits. Sumber-
sumber ajaran Islam yang merupakan bagian pilar penting kajian Islam dimunculkan agar dikursuskan
dan paradigma keislaman tidak keluar dari sumber asli, yaitu Al-Qur an dan al-Hadits. Kedua sumber ini
sebagai pijakan dan pegangan dalam mengakses wacana pemikiran dan membumikan praktik

17


mailto:isibnuadam@gmail.com
mailto:25adityonugrohosunnah@gmail.com

Jurnal Masjiduna : Jurnal llmiah Stidki ar-Rahmah ISSN : 2621-0436 (cetak)
Vol 1 (1) (2018) 17-26 ISSN : 2621-9964 (online)

penghambaan kepada Tuhan, baik yang bersifat teologis maupun humanistis.*

Islam adalah salah satu agama besar di bumi ini yang telah, sedang dan akan terus
mencoba bergumul dengan permasalahan-permasalahan kemanusiaan kontemporer. Sebagai
wahyu yang diturunkan oleh Allah kepada rasul-rasul-Nya untuk disampaikan kepada
segenap ummat manusia, sepanjang masa dan setiap persada, Islam adalah satu. Namun ketika
Islam telah membumi maka Pemahaman dan ekspresi umat Islam menjadi amat beragam.?

Dengan membuminya Islam kepada umat manusia. Maka dari pemikiran Islam itu juga
telah memberikan sifat-sifat terpuji kepada pemeluknya seperti jujur dalam bertutur,
menyambung silaturranim dan berbuat baik kepada tetangga.lslam sendiri juga tidak
memisahkan (dalam peribadatan) hubungan sesama manusia dan hubungan antara manusia
dengan Allah. Tidak dapat kita pungkiri bahwa al-Qur an dan as-Sunnah memberikan rincian
secara detail mengenai hubungan manusia dengan lingkungan masyarakatnya dan
menjelaskan hukum-hukumnya yang wajib untuk diamalkan, lebih jauh keduanya
memberikan petunjuk kepada manusia jalan kebahagiaan dunia dan akhirat.*

Islam sendiri tidak memisahkan antara urusan duniawi dengan agama, namun Islam
mengatur urusan duniawi agar sesuai dengan syariat Allah Ta Ala dan Rasul-Nya, sehingga
tercipta kebahagiaan kehidupan di dunia dan di akhirat. Dan paham yang memisahkan antara
agama dengan urusan duniawi ini adalah paham sekulerisme dari barat, sedangkan peletak
dasar paham sekulerisme ini adalah Charles Darwin di dalam bukunya The Origin of
Species(asal mula jenis-jenis makhluk), ia mencoba menerangkan gejala-gejala biologis atas

1Tim Penyusun Studi Islam IAIN Sunan Ampel Surabaya, Pengantar Studi Islam (Surabaya: IAIN Ampel

Press, 2006), 1-2.

2Mohamad ‘Ali, Islam Muda(Y ogyakarta: ApeironPhilotes, 2006), 9-10.

$ Muhammad Husain Abdullah, StudiDasar-DasarPemikiranislam, (Bogor: PustakaThariqullzzah, 2002), 17.

4 Hasan ash-Shargawi, Manhaj llmiah Islam(Jakarta: Gemalnsani Press, 1994), 186.

dasar sebab akibat yang bersifat mekanis. la berusaha membuktikan bahwa terjadinya
makhluk-makhluk ini adalah sebagai akibat dari proses alamiah semata-mata sehingga tidak
memerlukan adanya pencipta. Dengan demikian, ia berusaha mengesampingkan ide
ketuhanan dari pikiran orang-orang pada zamannya.®

Islam ini merupakan agama pembebasan, seperti kita lihat di dalam bentuk nyatanya
bahwa Islam ini membawa kita dari kegelapan kehidupan jahiliyah menuju terangnya cahaya
kehidupan, menghargai hak-hak manusia, dan ajarannya sangat sempurna meliputi berbagai
aspek kehidupan yang tujuannya mencari kebahagiaan dunia dan akhirat, yang bersumberkan
berdasarkan al-Qur'an dan al-Hadits yang dicontohkan dalam kehidupan sehari-hari oleh
baginda Nabi Muhammad(lyang mulia.

Islam sebagai agama yang menyebar ke seluruh penjuru dunia tampil secara kreatif
berdialog dengan masyarakat setempat (lokal), berada dalam posisi yang menerima
kebudayaan lokal, sekaligus memodifikasinya menjadi budaya baru yang dapat diterima oleh
masyarakat setempat dan masih berada di dalam jalur Islam. Karena itu, islam telah
mengubah kehidupan sosio-budaya dan tradisi keruhanian masyarakat indonesia. Kedatangan

18



Jurnal Masjiduna : Jurnal llmiah Stidki ar-Rahmah ISSN : 2621-0436 (cetak)
Vol 1 (1) (2018) 17-26 ISSN : 2621-9964 (online)

Islam merupakan pencerahan bagi kawasan asia tenggara, khususnya indonesia, karena Islam
sangat mendukung intelektualisme yang tidak terlihat pada masa hindu-budha.

Islammasuk ke Indonesia melalui jalan dakwah yang panjang yang dilakukan oleh para
da’i dari beberapa negara, seperti bangsa arab dan gujarat. Dakwah Islam yang dilakukan para
da’i di masa awal-awal Islam masuk ke indonesia berhasil menaklukkan hati masyarakatyang
waktu itu menganut agama kepercayaan, hindu dan budha. Keberhasilan para da’i di abad ke
16 dan 17 itu lebih banyak disebabkan oleh cara dakwah mereka yang menunjukkan
hubungan yang dialogis, akomodatif, dan adaptif terhadap masyarakat setempat. Inilah yang
kemudian menyebabkan islam mudah diterima oleh masyarakat indonesia.

Para da’i ketika itu memainkan peran penting sebagai penyebar agama hingga pengayom
masyarakat. Sehingga hubungan antara da’i dengan masyarakatnya sangat dekat, tanpa sekat
yang menjauhkan antara keduanya. Hal inilah yang ditunjukkan oleh gerakan dakwah yang
dilakukan walisongo dengan memasukkan unsur-unsur Islam ke dalam budaya lokal untuk
menarik sempati dari masyarakat. Walisongo menyebarkan Islam di Indonesia tidak dengan
menggunakan pendekatan halal-haram, melainkan memberikan spirit dalam setiap upacara

SAbdurrahman, Recik-Recik Dakwah (Bandung: Sinar Baru Algesindo, 2010), 4-5

adat yang dilakukan masyarakat. Sehingga Islam kemudian bercampur dengan kebiasaan-
kebiasaan dan adat istiadat masyarakat secara substansial. Tak pelak lagi, kondisi inilah yang
kemudian memudahkan penyebaran Islam ke segala dimensi kehidupan masyarakat.

Dalam sejarah, memang da’i pada awalnya menjadi cultural broker atau makelar budaya
(Clifford Geertz). Bahkan berdasarkan penelitiannya di Garut, Hiroko Horikoshi. Memberi
penegasan bahwa peran kyai sekaligus sebagai da’i tidak sekedar sebagai makelar budaya,
tetapi sebagai kekuatan perantara (intermediary forces), sekaligus sebagai agen yang mampu
menyeleksi dan mengarahkan nilai-nilai budaya yang akan memberdayakan masyarakat.
Fungsi mediator ini dapat juga diperankan untuk membentengi titik-titik rawan dalam jalinan
yang menghubungkan sistem lokal dengan keseluruhan sistem yang lebih luas, dan sering
bertindak sebagai penyangga atau penengah antara kelompok-kelompok yang saling
bertentangan, menjaga terpeliharanya daya pendorong dinamika masyarakat yang diperlukan.

Berdasarkan fungsi ini, para da’i memiliki basis yang kuat untuk memerankan sebagai
mediasi bagi perubahan sosial melalui aktivitas pemberdayaan (umat), seperti advokasi
terhadap pelanggaran hak-hak rakyat oleh negara. Contoh yang paling konkret adalah ketika
KH. Basith mengadvokasi petani tembakau di Guluk-Guluk, Madura. KH. Basith sebagai kyai
mampu memainkan peran ganda; sebagai ahli agama sekaligus sebagai pendamping
masyarakat yang sedang mengalami problem sosial. Ini adalah bentuk dari peran da’i sebagai
agen perubahan sosial.

Peneliti menggunakan pendekatan penelitian perpustakaan dengan melakukan kajian
terhadap literatur, jurnal dan sumber-sumber lainnya yang ada di perpustakaan. Namun

19



Jurnal Masjiduna : Jurnal llmiah Stidki ar-Rahmah ISSN : 2621-0436 (cetak)
Vol 1 (1) (2018) 17-26 ISSN : 2621-9964 (online)

dengan semakin canggihnya teknologi informasi, maka penelitian jenis ini saat ini tidak harus
dilakukan di perpustakaan secara fisik, tetapi juga dapat dilakukan dari lokasi mana saja
dengan memanfaatkan internet sebagai media untuk mencari informasi di perpustakaan-
perpustakaan di seluruh dunia yang membuat data mereka dapat diakses secara langsung oleh
pengguna secara gratis dan kapansaja.®

Peneliti dalam metode pengumpulan data menggunakan kajian dokumen. Dokumen
merupakan teknik pengumpulan data dengan cara memperoleh informasi dari bermacam-

macam sumber tertulis atau dokumen yang ada pada responden atau tempat, dimana
responden bertempattinggal atau melakukan kegiatan sehari-harinya. Dokumen merupakan
catatan peristiwa yang sudah berlalu. Sehingga dapat disimpulkan teknik ini adalah teknik
pengumpulan data dengan menggunakan berbagi buku. Dokumen dan tulisan yang relevan
untuk menyusun konsep penelitian serta mengungkap obyek penelitian. Studi dokumen
dilakukan dengan banyak melakukan telaah dan pengutipan berbagai teori yang relevan untuk
menyusun konsep penelitian. Teknik ini juga dilakukan untuk menggali berbagai informasi
dan data faktual yang terkait atau mempresentasikan masalah-masalah yang dijadikan obyek
penelitian. Dokumen diperlukan untuk mendukung kelengkapan data yang lain. Dokumen
bisa berbentuk tulisan, gambar, atau karya-karya monumental dari seseorang.’

Sedangkan teknik analisis datanya peneliti menggunakan analisis wacana, analisis wacana
merupakan salah satu cara mempelajari makna pesan sebagai alternatif lain akibat
keterbatasan dari analisis isi. Pertama, analisis isi konvensional apad umumnya hanya dapat
digunakan untuk membedah muatan teks komunikasi yang bersifat nyata (manifest),
sedangkan analisis wacana justru berpretensi memfokuskan pada pesan yang tersembunyi
(laten). Yang menjadi titik perhatian bukan pesan message tetapi juga makna. Pretensi dari
analisis wacana adalah muatan, nuansa, dan konstruksi makna yang laten dalam teks
komunikasi.®

Basis Konseptual Dakwah Transformatif

Islam sejak awal sesungguhnya menjadi bagian dari upaya perubahan sosial, ketika terjadi
praktik penindasan, kesewenangan-wenangan, kezaliman, dan segala perilaku sosial yang
tidak adil. Secara konseptual, ajaran Islam justru ingin menghilangkan praktik penindasan dan
ketidakadilan yang terjadi di masyarakat. Namun, ajaran Islam sekarang ini kehilangan makna
substansialnya dalam menjawab problem-problem kemanusiaan. Yakni, ketika agama tidak
lagi berfungsi sebagai pedoman hidup yang mampu melahirkan sikap kritis dan objektif di
dalam segal aspek kehidupan umat manusia. Atau dengan kata lain, keberagaman masyarakat
pada umumnya belum bersifat transformatif; agama hanya dinilai sebagai suatu yang
transendental atau diluar realitas sosial. Dari gambaran tersebut jangan heran bila acap kali
Kita temui sketsa atau potret agama yang kontradiktif, timpang, paradoks antara tingkat
kesalehan individu dengan kesalehan sosial. Sekedar contoh, banyak umat Islam yang
"Danu Eko Agustinova, Memahami Metode Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: Calpulis, 2015), 39.
8Burhan Bungin, Analisis Data Penelitian Kualitatif (Jakarta: Rajawali Pers, 2012), 163.
melakukan ibadah haji berkali-kali, sedangkan tetangganya tidak bisa menyekolahkan
20




Jurnal Masjiduna : Jurnal llmiah Stidki ar-Rahmah ISSN : 2621-0436 (cetak)
Vol 1 (1) (2018) 17-26 ISSN : 2621-9964 (online)

anaknya. Bahkan, ada pejabat yang berhaji puluhan kali dengan menggunakan uang hasil
korupsi rakyat.

Padahal, sejak awal Islam hadir di muka bumi ini memiliki visi transformatif. Dengan kata
lain, bukan sekedar perubahan akidah dari jahiliyah ke Islam, tetapi juga melakukan
perubahan sosial dari masyarakat yang tidak adil, zalim, dan sewenang-wenang berubah
menjadi masyarakat yang adil, damai, dan menghargai perbedaan kelas sosial. Karena itulah
dakwah Islam yang dilakukan pertama kali memiliki visi yang jelas tentang landasan
transformatif. Yakni, sikap teologis yang mengharuskan setiap kaum beragama untuk
membawa dan membumikan ide-ide agama dalam pergulatan hidup secara kolektif untuk
menegakkan tatanan sosial yang adil. Ini artinya Islam transformatif menyangkut upaya
penafsiran terhadap wahyu yang memihak orang-orang tersingkir, tertindas dari mobilitas
sosial, atau bahkan tersubordinasi akibat developmentalisme, kapitalisme, serta pasar bebas
yang lain menggurita.

Dalam visi transformatif, ada kepedulian terhadap nasib sesama yang akan melahirkan aksi
solidaritas yang bertujuan mempertalikan mitra insani atas dasar kesadaran iman bahwa
sejarah suatu kaum hanya akan diubah oleh Tuhan jika ada kehendak dan upaya dari semua
anggota kaum itu sendiri. Transformasi merupakan jalan yang paling manusiawi untuk
mengubah sejarah kehidupan umat manusia. Sebab, dalam proses ini yang berlaku adalah
pendampingan dan bukan pengarahan apalagi pemaksaan. Transformasi pada dasarnya juga
adalah gerakan kultural yang didasarkan pada liberalisasi, humanisasi, dan transendensi yang
bersifat profetik. Yakni pengubahan sejarah kehidupan masyarakat oleh masyarakat sendiri ke
arah yang lebih partisipatif, terbuka dan emansipatoris.®

Visi transformatif ini bekerja berdasarkan dua prinsip. Pertama, prinsip nahyu anil
mungkar (mencegah kemungkaran). Prinsip ini menegaskan bahwa agama sangat membenci
semua bentuk rekayasa sosial yang dapat mengikis dan menelanjangi harkat dan martabat
manusia yang mengarah kepada terjadinya dehumanisasi.Jadi prinsip ini sekaligus penegasan
bahwa kefakiran beserta segala jenis fragmentasi sosialnya merupakan kekufuran yang harus
diangkat derajatnya yang lebih tinggi.

*Moeslim Abdurrahman, Islam Transformatif (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1997), 40-41.

Kedua, prinsip amar bil ma’ruf (memerintah kepada kebajikan). Prinsip ini berawal dari
sebuah keyakinan bahwa setiap manusia dilahirkan dalam lokus sosial yang sederajat dan
terhormat. Meskipun demikian bila ternyata manusia dilahirkan dalam kondisi kepayahan
yang memprihatinkan, semua itu harus diubah. Nilai-nilai universal kemanusiaan (juga
agama), semisal keadilan sosial, kemakmuran dan kebebasan, mesti diwujudkan secara nyata
melalui redistribusi sosial sebagai bagian yang tak bisa dipisahkan dari komitmen suci
keimanan dan tauhid. Artinya, terciptanya tatanan masyarakat yang berkeadilan sosial
merupakan suatu kemutlakan, kemestian dari sebuah keberagaman yang benar.

Dalam basis konseptual ini, peran da’i adalah sebagai agamawan organik; lebih
21



Jurnal Masjiduna : Jurnal llmiah Stidki ar-Rahmah ISSN : 2621-0436 (cetak)
Vol 1 (1) (2018) 17-26 ISSN : 2621-9964 (online)

menganjurkan peran dan fungsi kaum beragama yang tidak terlena dalam kesalehan pribadi,
melainkan sebagai artikulator yang pandai menangkap pesan-pesan agama serta memiliki
kesadaran kolektif yang tinggi terhadap perubahan sosial. Keberadaannya tidak hanya
mengurusi masalah spiritualitas, tetapi mampu melakukan perubahan nyata di masyarakat.

Semuanya ini adalah tantangan bagi para da’i untuk membebaskan dirinya dari belenggu
primodialnya sebagai elite agama yang selama ini berada di menara gading, hanya
berceramah dan menasehati umat tanpa pernah melakukan upaya konkret terhadap kerja-kerja
sosial. Karena itulah, orientasi dakwah islam sudah saatnya di ubah, tidak lagi menampilkan
warna simboliknya, melainkan menampilkan makna hakikinya, yakni keberagaman
substansial yang ikut menyelesaikan problem-problem sosial di masyarakat. Makna
substansial dalam beragama ditunjukkan dengan membawa ajaran agama ke dalam pesan-
pesan universal, seperti melawan kezaliman dan penindasan, menegakkan keadilan dan
memberikan keselamatan dan kedamaian.

Metode dakwah transformatif

Dakwah transformatif dilakukan dalam dua metode, yaitu metode refleksi dan aksi. Daur
refleksi dan aksi ini meniscayakan bahwa dakwah transformatif bukan sekadar berada dalam
arena verbal, melainkan juga dalam arena aksi. Selama ini memang yang menjadi basis
gerakan dakwah adalah dakwah verbal dalam bentuk pengajian, majlis ta’lim, dan ceramah-
dialog (radio dan televisi). Para da’i belum banyak menyentuh persoalan-persoalan riil yang
menjadi problem masyarakat untuk selanjutnya melakukan agenda-agenda aksi konkret.
Karena itulah, daur refleksi-aksi merupakan basis metodologis yang menjadi tonggak gerakan
dakwah transformatif.

Metode refleksi merupakan arena pengkayaan ide-ide, gagasan, dan pemikiran tentang
keagamaan transformatif sebagai kerangka dalam melakukan kerja-kerja transformatif. Setiap
problem yang muncul di masyarakat direfleksikan sebagai basis konseptual. Pengendapan
terhadap suatu problem problem sosial yang terjadi di masyarakat sangat diperlukan agar
kerja-kerja sosial para da’i tidak kehilangan arahnya sehingga mampu mencari akar masalah
yang sesungguhnya. Misalnya ketika terjadi konflik antar agama di suatu masyarakat, maka
yang dilakukan da’i transformatif adalah melakukan refleksi untuk mencari akar masalah.
Bukankah konflik antaragama yang selalu terjadi di masyarakar tidak hanya dilatarbelakangi
oleh persoalan agama. Maka pertanyaan refleksinya adalah apakah yang menjadi akar
masalah terjadinya konflik? Adakah faktor lain yang paling menentukan terjadinya konflik?
Siapa saja yang terlibat? Kenapa mereka terlibat konflik? Adakah faktor pemicu konflik?

Metode aksi merupakan arena eksperimentasi untuk melakukan perubahan di masyarakat
secara konkret. Dalam metode ini, para da’i mendampingi dan mengorganisir masyarakat
untuk menyelesaikan problem-problem sosial, terutama mengorganisir kaum marjinal yang
selama ini tertindas oleh kebijakan negara. Aksi para da’i bersama-Sama masyarakat
merupakan agenda penting dari dakwah transformatif. Sehingga para da’i tidak lagi bekerja
pada wilayah verbal kepada masyarakat, melainkan memberikan suri tauladan tentang
bagaimana mengentaskan kemiskinan, mengangkat derajat kaum pinggiran, menyuarakan

22



Jurnal Masjiduna : Jurnal llmiah Stidki ar-Rahmah ISSN : 2621-0436 (cetak)
Vol 1 (1) (2018) 17-26 ISSN : 2621-9964 (online)

suara hati nurani rakyat, mengadvokasi penindasan yang dialami masyarakat, dan
mengorganisir kepentingan masyarakat.'°

Menurut teori refleksi ini para da’i tentunya harus mengetahui secara persis dan menggali
kebutuhan masyarakat serta menggali potensi yang bermanfaat untuk memenuhi kebutuhan
kelompok dalam jangka pendek maupun jangka panjang. Penting untuk diperhatikan, bila
dakwah berorientasi pada pemenuhan kebutuhan masyarakat, maka perlu pendekatan yang
partisipatif. Dengan pendekatan ini, kebutuhan digali oleh da’i bersama-sama masyarakat.
Pemecahan masalah direncanakan akan dilaksanakan bersama da’i dan masyarakat. Bahkan,
kegiatan pun dinilai bersama untuk memperbaiki aktivitas selanjutnya. Pendekatan semacam
ini, perlu sistem monitoring dalam pelaporan. Dengan demikian, dakwah tidak dilakukan
secara top down, yang kadang-kadang sampai di bawah tidak menyelesaikan masalah.
Perencanaan model top downseringkali mengabaikan pemetaan masalah, potensi, dan
hambatan spesifik berdasarkan wilayah atau kelompok.

OAbdullah Cholis Hafidz dkk, Dakwah Transformatif (Jakarta: PP Lakpesdam NU, 2006), 11.

Dan teori refleksi ini hampir sama dengan teori fenonenologi, teori fenomenologi sendiri
adalah teori yang mempelajari fenomena atau gejala yang dilandasi oleh teori Max Weber

(1864-1920). Teori ini menekankan pada metode penghayatan atau pemahaman interpretatif.
Jika seseorang menunjukkan perilaku tertentu dalam masyarakat, maka perilaku tersebut
merupakan realisasi dari pandangan-pandangan atau pemikiran yang ada dalam kepala orang
tersebut. Kenyataan merupakan ekspresi dari dalam pikiran seseorang oleh karena itu, realitas
tersebut bersifat subyektif dan interpretatif.!! Jadi menurut teori refleksi atau fenomenologi ini
seorang da’i harus terjun ke bawah dan berinteraksi langsung dengan masyarakat terutama di
masyarakat awam untuk mengetahui apa yang terjadi sebenarnya di dalam masyarakat yang
telah didakwahi, apakah terjadi konflik atau tidak, dan kalau ada penyebabnya kenapa dan
bagaimana mencari solusinya untuk menyelesaikan konflik di dalam masyarakat. Dan
bagaimana dakwah ini menjadi menyejukkan dan membawa pencerahan di dalam masyarakat
tanpa adanya paksaan dan kekerasan. Dakwah disampaikan dengan lemah lembut. Dan diatas
ilmu dan hikmah. Sehingga dakwah yang telah tersampaikan di dalam masyarakat ini dapat
mudah di terima dengan baik. Dan materi dakwah bisa diaplikasikan dalam kehidupan sehari-
hari.

Teori reflesi ini juga dikombinasikan dengan teori partisipatif agar lebih maksimal
hasilnya. Teori partisipatif merupakan salah bentuk cara mencari data utama atau informasi
dalam metode penelitian kualitatif. Cara melakukan pengumpulan data ialah melalui
keterlibatan langsung dengan obyek yang diteliti. Jika obyek tersebut merupakan masyarakat
atau kelompok individu, maka peneliti harus berbaur dengan yang diteliti (immersion)
sehingga peneliti dapat mendengar, melihat dan merasakan pengalaman-pengalaman yang
dialami oleh obyek yang sedang diteliti. Karena teknik ini menghendaki pengenalan secara
mendalam, maka waktu yang dibutuhkan untuk mendapatkan data atau informasi menjadi
lama. Semakin lama peneliti berbaur dengan yang diteliti, maka peneliti akan dapat
mempelajari pola dan perilaku hidup obyek yang diteliti.}?Ketika da’i menggabungkan teori
refleksi dan teori fenomenologi serta teori partisipasi maka seorang da’i bisa dengan

23



Jurnal Masjiduna : Jurnal llmiah Stidki ar-Rahmah ISSN : 2621-0436 (cetak)
Vol 1 (1) (2018) 17-26 ISSN : 2621-9964 (online)

sempurna mendapatkan gambaran yang utuh bentuk kebiasaan masyarakat, tingkat
pemahaman masyarakat, materi dakwah apa yang dibutuhkan? Dan konflik apa yang sedang
terjadi di dalamnya sehingga seorang da’i bisa menyusun kerangka dakwah yang berisi

1Jonathan Sarwono, Metode Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif, Op. Cit., 196

2Jonathan Sarwono, Metode Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif Op Cit., 223-224.

perencanaandakwah, materi dakwah dan metode serta media dakwah yang cocok digunakan
di dalam masyarakat tersebut. Sehingga dakwah bisa lebih efektif dan efisien dan hasilnya
lebih bisa dapat diterima oleh mad’unya.

Menurut teori aksi para da’i dalam berdakwah tidak hanya sekedar memberikan pengajian
di atas mimbar dengan berbagai bumbu penyedapnya di hadapan masyarakat luas, yang
menyambutnya dengan tepukan tangan menggema di tengah-tengah lapangan. Melainkan
lebih dari itu ia menuntut tumbuhnya kesadaran bagi masyarakat melakukan perubahan positif
dari pengalaman dan wawasan agamanya. Pengembangan dakwah merupakan proses interaksi
dari serangkaian kegiatan terencana yang mengarah pada peningkatan kualitas keberagaman.
Kualitas ini meliputi pemahaman ajaran Islam secara utuh dan tuntas, wawasan keberagaman,
penghayatan dan pengamalannya. Sebagai proses, maka tuntutan dasarnya adalah perubahan
sikap dan perilaku yang akan diorientasikan pada sumber-sumber nilai keislaman. Di sini
kebutuhan dasarnya adalah proyeksi dan kontekstualisasi ajaran Islam dalam proses
transformasi sosial. Ini memerlukan kejelian dan kepekaan sosial bagi setiap da’i agar mampu
melakukan pendekatan kebutuhan. Karena itulah, efektifitas dakwah mempunyai dua strategi
yang saling mempengaruhi keberhasilannya. Pertama, peningkatan kualitas keberagaman
dengan berbagai cakupannya, dan kedua mendorong perubahan sosial.*®

Teori aksi yang dilakukan para dai ini bisa dianalisi dengan konsep dasar pengembangan
masyarakat yang dicetuskan oleh David C. Korten. Yang mempunyai 5 konsep dasar yakni
sebagai berikut

1. Pada intinya upaya-upaya pengembangan masyarakat dapat dilihat sebagai peletakan
sebuah tatana sosial di mana manusia secara adil dan terbuka dapat melakukan usahanya
sebagai perwujudan atas kemampuan dan potensi yang dimilikinya sehingga kebutuhannya
dapat terpenuhi.

2. Pengembangan masyarakat tidak dilihat sebagai suatu proses pemberian dari pihak yang
memiliki sesuatu kepada pihak yang tidak memiliki.

3. Pengembangan masyarakat mesti dilihat sebagai sebuah proses pembelajaran kepada
masyarakat agar mereka dapat secara mandiri melakukan upaya-upaya perbaikan kualitas
kehidupannya.

3Abdullah Cholis Hafidz dkk, Dakwah Transformatif , Op Cit., 11-12.

4. Pengembangan masyarakat, oleh karena itu, tidak mungkin dilaksanakan tanpa keterlibatan
secara penuh oleh masyarakat itu sendiri. Partisipasi bukan sekedar diartikan sebagai
24



Jurnal Masjiduna : Jurnal llmiah Stidki ar-Rahmah ISSN : 2621-0436 (cetak)
Vol 1 (1) (2018) 17-26 ISSN : 2621-9964 (online)

kehadiran mereka untuk mengikuti suatu kegiatan, melainkan dipahami sebagai kontribusi
mereka dalam setiap tahapan yang mesti dilalui oleh suatu program kerja pengembangan
masyarakat, terutama dalam tahapan perumusan kebutuhan yang mesti dipenuhi.
Asumsinya, masyarakatlah yang paling tahu kebutuhan dan permasalahan yang mereka
hadapi.

5. Pengembangan masyarakat selalu ditengarai dengan adanya pemberdayaan masyarakat
(people empowerment). Tidak mungkin rasanya tuntutan akan keterlibatan masyarakat
dalam suatu program pembangunan tatkala masyarakat itu sendiri tidak memiliki daya
ataupun bekal yang cukup.'*

Menurut 5 konsep dasar ini maka teori aksi yang dilakukan dai ini sesuai dengan point
yang ke 1 dimana da’i meletakkan tatanan keislaman di dalam kehidupan masyarakat
sehingga masyarakat dalam perubahannya mengacu pada tatanan syariat islam tersebut.
Sehingga diharapkan masyarakat bisa menjadi masyarakat yang madani, kemudian pada poin
yang ke 3 seorang da’i menumbuh kembangkan jiwa kemandirian kepada masyarakat untuk
menjadi masyarakat yang mandiri dalam merubah kehidupannya dari segi ekonomi dengan
mencari penghasilan yang halal menurut syariat Islam. Dan tumbuh secara mandiri untuk
merubah kehidupan sosialnya ke arah yang lebih baik yang berlandaskan dengan Al-Qur an
dan sunnah di semua segi kehidupannya. Mulai dari yang terkecil sampai yang terbesar.

Kesimpulan

Seorang da’i dalam berdakwah sebaiknya menggunakan teori refleksi dan aksi, teori refleksi
ini seorang da’i harus mengetahui penyebab konflik apa yang terjadi di dalam masyarakat
apakah karena materi dakwah yang diterima atau karena hal yang lain ini seorang da’i harus
terjun langsung ke dalam masyarakat dan berbaur dengan mereka untuk mencari penyebab
akar masalah konflik dan mencari solusi syariat dalam perbaikannya. Setelah mencari solusi
syariat dalam permasalahannya maka seorang da’i juga harus mengarahkan masyarakatnya ke
arah syariat islami dengan menggunakan teori aksi. Dan teori refleksi dan aksi ini sesuai
dengan konsep dasar pengembangan masyarakat yang dicetuskan oleh David C. Korten.
dimana da’i meletakkan tatanan keislaman di dalam kehidupan masyarakat sehingga

4Moh Ali Aziz, dan Rr Suhartini, Dakwah Pemberdayaan Masyarakat (yogyakarta: LKIS, 2009), 5-7.

masyarakat dalam perubahannya mengacu pada tatanan syariat islam tersebut. Sehingga
diharapkan masyarakat bisa menjadi masyarakat yang madani, dan seorang da’i menumbuh
kembangkan jiwa kemandirian kepada masyarakat untuk menjadi masyarakat yang mandiri
dalam merubah kehidupannya dari segi ekonomi dengan mencari penghasilan yang halal
menurut syariat Islam. Sehingga perlahan-lahan menjadi masyarakat yang tumbuh di dalam
naungan Al-Qur an dan As-Sunnah.

Referensi
‘Ali,MohamadIslamMuda Yogyakarta: ApeironPhilotes, 2006

25



Jurnal Masjiduna : Jurnal llmiah Stidki ar-Rahmah ISSN : 2621-0436 (cetak)
Vol 1 (1) (2018) 17-26 ISSN : 2621-9964 (online)

Abdullah,Muhammad Husain StudiDasar-DasarPemikiranislam, Bogor:
PustakaThariqullzzah, 2002

Abdurrahman, Recik-Recik Dakwah Bandung: Sinar Baru Algesindo, 2010
Abdurrahman,Moeslim Islam Transformatif Jakarta: Pustaka Firdaus,

1997 Agustinova,Danu Eko Memahami Metode Penelitian Kualitatif
Yogyakarta: Calpulis, 2015 Ash-Shargawi, Hasan Manhaj lImiah Islam
Jakarta: Gema Insani Press, 1994

Bungin Burhan, Analisis Data Penelitian Kualitatif Jakarta: Rajawali

Pers, 2012 Hafidz Abdullah Cholis dkk, Dakwah Transformatif

Jakarta: PP Lakpesdam NU, 2006

Moh Ali Aziz, dan Rr Suhartini, Dakwah Pemberdayaan Masyarakat yogyakarta:
LKIS, 2009 Sarwono, Jonathan. Metode Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif
Yogyakarta: Graha llmu, 2006

Tim Penyusun Studi Islam IAIN Sunan Ampel Surabaya, Pengantar Studi Islam Surabaya:

IAIN Ampel Press, 2006
Zada,Khamami. Dakwah Transformatif Jakarta: Lakpesdam NU, 2006

26



